-TR118-12-

TEMA DE RETIRO 118: IN UNITATE FIDEI

De S.S. LEON XIV
CARTA APOSTOLICA
EN EL 1700 ANIVERSARIO DEL CONCILIO DE NICEA

1. En la unidad de la fe, proclamada desde los origenes de la Igle-
sia, los cristianos estan llamados a caminar concordes, custodiando
y transmitiendo con amor y con alegria el don recibido.

Esto se expresa en las palabras del Credo: «Creemos en Jesu-
cristo, Hijo unico de Dios, que por nuestra salvacion bajo del cielo», formu-
ladas por el Concilio de Nicea, el primer acontecimiento ecuménico
de la historia del cristianismo, hace 1700 anos.

Mientras me dispongo a realizar el Viaje Apostdlico a Turquia,
con esta carta deseo alentar en toda la Iglesia un renovado impulso
en la profesion de la fe, cuya verdad, que desde hace siglos consti-
tuye el patrimonio compartido entre los cristianos, merece ser confe-
sada y profundizada de manera siempre nueva y actual.

Al respecto, ha sido aprobado un rico documento de la Comi-
sion Teoldgica Internacional: “Jesucristo, Hijo de Dios, Salvador. EI
1700 aniversario del Concilio Ecuménico de Nicea”. A él remito, por-
que ofrece utiles perspectivas para profundizar en la importancia y
actualidad no sdlo teoldgica y eclesial, sino también cultural y social
del Concilio de Nicea.

2. «Comienzo del Evangelio de Jesucristo, Hijo de Dios»: asi san Marcos
titula su Evangelio, resumiendo todo su mensaje precisamente en el
signo de la filiacion divina de Jesucristo. Del mismo modo, el apéstol
Pablo sabe que esta llamado a anunciar el Evangelio de Dios sobre
su Hijo muerto y resucitado por nosotros (cfr. Rm 1,9), que es el “s/”
definitivo de Dios a las promesas de los profetas (cfr. 2 Co 1,'%%).

En Jesucristo, el Verbo que era Dios antes de los tiempos y
por medio del cual todo fue hecho —recita el prélogo del Evangelio
de san Juan—, «se hizo carne y habitd entre nosotros» (Jn 1,".

En El, Dios se ha hecho nuestro préjimo, de modo que todo lo
que hagamos a cada uno de nuestros hermanos, a El se lo hace-
mos (cfr. Mt 25,0).

En este Ao Santo dedicado a Cristo, quien es nuestra espe-
ranza, es una coincidencia providencial que se celebre también el
1700 aniversario del primer Concilio Ecuménico de Nicea, que en el
325 proclamo¢ la profesion de fe en Jesucristo, Hijo de Dios.

Este es el corazén de la fe cristiana.

AuUn hoy, en la celebracion eucaristica dominical pronuncia-
mos el Simbolo Niceno-constantinopolitano, profesién de fe que une

-TR 118-01-


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/travels/2025/documents/turchia-libano-2025.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_sp.html

a todos los cristianos. Ella nos da esperanza en los tiempos dificiles
que vivimos, en medio de muchas preocupaciones y temores, ame-
nazas de guerra y violencia, desastres naturales, graves injusticias y
desequilibrios, hambre y miseria sufrida por millones de hermanos y
hermanas nuestros.

3. Los tiempos del Concilio de Nicea no eran menos turbulentos.
Cuando comenzd, en el 325, aun estaban abiertas las heridas de
las persecuciones contra los cristianos. El Edicto de tolerancia de
Milan (313), promulgado por los emperadores Constantino y Licinio,
parecia anunciar el amanecer de una nueva era de paz. Sin embar-
go, tras las amenazas externas, pronto surgieron disputas y conflic-
tos en la Iglesia.

Arrio, un presbitero de Alejandria de Egipto, ensefiaba que
Jesus no es verdaderamente el Hijo de Dios; aunque tampoco una
simple criatura, seria un ser intermedio entre el Dios inalcanzable-
mente lejano y nosotros. Ademas, habria habido un tiempo en el
que el Hijo “no era”. Esto concordaba con la mentalidad de la época
y por ello resultaba plausible.

Pero Dios no abandona a su Iglesia, suscitando siempre hom-
bres y mujeres valientes, testigos de la fe y pastores que guian a su
pueblo e indican el camino del Evangelio. El obispo Alejandro de
Alejandria se dio cuenta de que las ensefianzas de Arrio no eran
coherentes con la Sagrada Escritura.

Como Arrio no se mostraba conciliador, Alejandro convoco a
los obispos de Egipto y Libia a un sinodo, que condené la ensenan-
za de Arrio; luego envio una carta a los demas obispos de Oriente
para informarlos detalladamente.

En Occidente se activo el obispo Osio de Cérdoba, en Espa-
fia, ya probado como ferviente confesor de la fe durante la persecu-
cion bajo el emperador Maximiano y que gozaba de la confianza del
obispo de Roma, el Papa Silvestre.

También los seguidores de Arrio se compactaron. Esto llevo a
una de las mayores crisis en la historia de la Iglesia del primer mile-
nio. El motivo de la disputa no era un detalle secundario. Se trataba
del centro de la fe cristiana, es decir, de la respuesta a la pregunta
decisiva que Jesus habia planteado a los discipulos en Cesarea de
Filipo: «Y ustedes, ;quién dicen que soy?» (cfr. Mt 16,").

4. Mientras la controversia se intensificaba, el emperador Constanti-
no se dio cuenta de que, junto con la unidad de la Iglesia, también
estaba amenazada la unidad del Imperio. Convoco entonces a to-
dos los obispos a un concilio ecuménico, es decir, universal, en Ni-
cea, para restablecer la unidad.

El sinodo, llamado de los “318 Padres”, se desarrollé bajo la

-TR 118-02-

y porque suscitas en el corazon la alegria de profe-
sar nuestra salvacion en Jesucristo, Hijo de Dios,
consubstancial al Padre. Sin El nada podemos.

Tu, Espiritu eterno de Dios, de época en época reju-
veneces la fe de la Iglesia. Ayudanos a profundizar-
la y a volver siempre a lo esencial para anunciarla.
Para que nuestro testimonio en el mundo no sea
inerte, ven, Espiritu Santo, con tu fuego de gracia, a
reavivar nuestra fe, a encendernos de esperanza, a
inflamarnos de caridad.

Ven, divino Consolador, Tu que eres la armonia, a
unir los corazones y las mentes de los creyentes.
Ven y danos a gustar la belleza de la comunién.
Ven, Amor del Padre y del Hijo, a reunirnos en el
tnico rebafio de Cristo.

Indicanos los caminos que hay que recorrer, para
que con tu sabiduria volvamos a ser lo que somos
en Cristo: una sola cosa, para que el mundo crea.
Ameén.

Vaticano, 23 de noviembre de 2025, solemnidad de Nuestro Seror
Jesucristo, Rey del universo.

LEON PP. XIV

-TR 118-11-



jRealmente lo que nos une es mucho mas de lo que nos divi-
de!

De este modo, en un mundo dividido y desgarrado por mu-
chos conflictos, la unica Comunidad cristiana universal puede ser
signo de paz e instrumento de reconciliacién, contribuyendo de mo-
do decisivo a un compromiso mundial por la paz.

San Juan Pablo Il nos ha recordado, en particular, el testimo-
nio de los numerosos martires cristianos procedentes de todas las
Iglesias y Comunidades eclesiales: su memoria nos une y nos im-
pulsa a ser testigos y artifices de paz en el mundo.

Para poder ejercer este ministerio de modo creible, debemos
caminar juntos para alcanzar la unidad y la reconciliacion entre to-
dos los cristianos. El Credo de Nicea puede ser la base vy el criterio
de referencia de este camino. Nos propone, de hecho, un modelo
de verdadera unidad en la legitima diversidad.

Unidad en la Trinidad, Trinidad en la Unidad, porque la unidad
sin multiplicidad es tirania, la multiplicidad sin unidad es desintegra-
cion.

La dinamica trinitaria no es dualista, como un excluyente aut-
aut, sino un vinculo que implica, un et-et: el Espiritu Santo es el
vinculo de unidad que adoramos junto con el Padre y el Hijo. Por
tanto, debemos dejar atras controversias teoldgicas que han perdido
su razon de ser para adquirir un pensamiento comun y, mas aun,
una oracion comun al Espiritu Santo, para que nos reuna a todos en
una sola fe y un solo amor.

Esto no significa un ecumenismo de retorno al estado anterior
a las divisiones, ni un reconocimiento reciproco del ac-
tual statu quo de la diversidad de las Iglesias y Comunidades ecle-
siales, sino mas bien un ecumenismo orientado al futuro, de recon-
ciliacion en el camino del diadlogo, de intercambio de nuestros dones
y patrimonios espirituales.

El restablecimiento de la unidad entre los cristianos no nos
empobrece, al contrario, nos enriquece. Como en Nicea, este propé-
sito solo sera posible mediante un camino paciente, largo y a veces
dificil de escucha y acogida reciproca.

Se trata de un desafio teoldgico y, aun mas, de un desafio
espiritual, que requiere arrepentimiento y conversion por parte de
todos. Por ello necesitamos un ecumenismo espiritual de oracion,
alabanza y culto, como sucedi6 en el Credo de Nicea y Constantino-
pla.

Invoquemos, pues, al Espiritu Santo, para que nos acompa-
fie y nos guie en esta obra:

«Santo Espiritu de Dios, tu guias a los creyentes en

el camino de la historia.

-TR118-10-

presidencia del emperador: el nUmero de obispos reunidos era sin
precedentes. Algunos de ellos llevaban aun las marcas de las tortu-
ras sufridas durante la persecucion.

La gran mayoria provenia de Oriente, mientras que, al pare-
cer, so6lo cinco eran occidentales. El Papa Silvestre se apoyé en la
figura, teolégicamente autorizada, del obispo Osio de Cérdoba y
envio a dos presbiteros romanos.

5. Los Padres del Concilio dieron testimonio de su fidelidad a la Sa-
grada Escritura y a la Tradicién apostdlica, tal como se profesaba
durante el bautismo segun el mandato de Jesus: «Vayan, y hagan
que todos los pueblos sean mis discipulos, bautizandolos en el nombre del
Padre y del Hijo y del Espiritu Santo» (Mt 28,"9).

En Occidente existian diversas formulas, entre ellas el llama-
do Credo de los Apostoles.

También en Oriente existian muchas profesiones bautisma-
les, semejantes entre si en su estructura. No se trataba de un len-
guaje erudito y complicado, sino mas bien —como se dijo des-
pués— del lenguaje sencillo comprendido por los pescadores del
mar de Galilea.

Sobre esta base, el Credo niceno comienza profesando:
«Creemos en un solo Dios Padre Todopoderoso, creador de todas las co-
sas, de las visibles y de las invisibles».

Con ello los Padres conciliares expresaron la fe en el Dios
uno y unico. En el Concilio no hubo controversia al respecto.

Se debatié, en cambio, un segundo articulo, que utiliza tam-
bién el lenguaje de la Biblia para profesar la fe en «un solo Sefior Je-
sucristo Hijo de Dios».

El debate se debia a la necesidad de responder a la cuestién
planteada por Arrio acerca de como debia entenderse la afirmacién
“Hijo de Dios” y como podia conciliarse con el monoteismo biblico.

El Concilio estaba llamado, por tanto, a definir el significado
correcto de la fe en Jesus como “el Hijo de Dios”.

Los Padres confesaron que Jesus es el Hijo de Dios en cuan-
to es « de la misma sustancia (ousia) del Padre [...] generado, no crea-
do, de la misma sustancia (omoousios) del Padre».

Con esta definicion se rechazaba radicalmente la tesis de
Arrio. Para expresar la verdad de la fe, el Concilio usé dos palabras,
“sustancia” (ousia) y “de la misma sustancia” (homoodusios), que no
se encuentran en la Escritura.

Al hacerlo no quiso sustituir las afirmaciones biblicas por la
filosofia griega. Al contrario, el Concilio emple6 estos términos para
afirmar con claridad la fe biblica, distinguiéndola del error helenizan-

-TR 118-03-


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es.html

te de Arrio. La acusacion de helenizacion no se aplica, pues, a los
Padres de Nicea, sino a la falsa doctrina de Arrio y sus seguidores.
En positivo, los Padres de Nicea quisieron permanecer firme-
mente fieles al monoteismo biblico y al realismo de la encarnacion.
Quisieron reafirmar que el unico y verdadero Dios no es inal-
canzablemente lejano a nosotros, sino que, por el contrario, se ha
hecho cercano y ha salido a nuestro encuentro en Jesucristo.

6. Para expresar su mensaje en el lenguaje sencillo de la Biblia y de
la liturgia familiar a todo el Pueblo de Dios, el Concilio retoma algu-
nas formulaciones de la profesién bautismal: «Dios de Dios, luz de luz,
Dios verdadero de Dios verdadero». El Concilio adopta luego la metafo-
ra biblica de la luz: «Dios es luz» (1 Jn 1,% cfr. Jn 1,4'5).

Como la luz que irradia y se comunica a si misma sin dismi-
nuir, asi el Hijo es el reflejo (apaugasma) de la gloria de Dios y la
imagen (character) de su ser (hipéstasis) (cfr. Hb 1,% 2 Co 4,%).

El Hijo encarnado, Jesus, es por ello la luz del mundo y de la
vida (cfr. Jn 8,"%). Por el bautismo, los ojos de nuestro corazén son
iluminados (cfr. Ef 1,18), para que también nosotros podamos ser luz
en el mundo (cfr. Mt 5,%).

Finalmente, el Credo afirma que el Hijo es «Dios verdadero de
Dios verdadero».

En muchos pasajes, la Biblia distingue a los idolos muertos
del Dios verdadero y viviente. El Dios verdadero es el Dios que
habla y actua en la historia de la salvacion: el Dios de Abraham, Isa-
ac y Jacob, que se revel6 a Moisés en la zarza ardiente
(cfr. Ex 3,), el Dios que ve la miseria del pueblo, escucha su cla-
mor, lo guia y lo acompafa a través del desierto con la columna de
fuego (cfr. Ex 13,%"), le habla con voz de trueno (cfr. Dt 5,%°) y tiene
compasion de él (cfr. Os 11,8'9). El cristiano es llamado, por tanto, a
convertirse de los idolos muertos al Dios vivo y verdadero
(cfr. Heh 12,%%; 1 Ts 1,%). En este sentido, Simoén Pedro confiesa en
Cesarea de Filipo: «T¢ eres el Mesias, el Hijo de Dios vivo» (Mt 16,°).

7. El Credo de Nicea no formula una teoria filosofica. Profesa la fe
en el Dios que nos ha redimido por medio de Jesucristo. Se trata del
Dios viviente: El quiere que tengamos vida y que la tengamos en
abundancia (cfr. Jn 10,°).

Por eso el Credo continla con las palabras de la profesion
bautismal: el Hijo de Dios «que por nosotros lo hombres, y por nuestra
salvacion bajo del cielo, y se encarnd y se hizo hombre; murid y resucité al
tercer dia, y subié al cielo, y vendra para juzgar a vivos y muertos».

Esto deja claro que las afirmaciones cristolégicas de fe del Concilio
estan insertas en la historia de salvacion entre Dios y sus criaturas.

-TR 118-04-

Si Dios nos ama con todo su ser, entonces también nosotros
debemos amarnos unos a otros. No podemos amar a Dios, a quien
no vemos, sin amar también al hermano y a la hermana que vemos
(cfr. 1 Jn 4,20). El amor a Dios sin el amor al préjimo es hipocresia; el
amor radical al préjimo, sobre todo el amor a los enemigos sin el
amor a Dios, es un heroismo que nos supera y oprime.

En el seguimiento de Jesus, la subida a Dios pasa por el aba-
jamiento y la entrega a los hermanos y hermanas, sobre todo a los
ultimos, a los mas pobres, a los abandonados y marginados. Lo que
hayamos hecho al mas pequefio de estos, se lo hemos hecho a
Cristo (cfr. Mt 25,3"46),

Ante las catastrofes, las guerras y la miseria, podemos testi-
moniar la misericordia de Dios a las personas que dudan de El sélo
cuando ellas experimentan su misericordia a través de nosotros.

12. Finalmente, el Concilio de Nicea es actual por su altisimo valor
ecumeénico. A este propdsito, la consecucién de la unidad de todos
los cristianos fue uno de los objetivos principales del ultimo Concilio,
el Vaticano Il. [16]

Treinta afios atras exactamente, San Juan Pablo Il prosiguio y
promovié el mensaje conciliar en la Enciclica Ut unum sint (25 de
mayo de 1995).

Asi, con la gran conmemoracién del primer Concilio de Nicea,
celebramos también el aniversario de la primera enciclica ecuméni-
ca. Ella puede considerarse como un manifiesto que ha actualizado
aquellas mismas bases ecuménicas puestas por el Concilio de Ni-
cea.

Gracias a Dios el movimiento ecuménico ha alcanzado bas-
tantes resultados en los ultimos sesenta afios. Aunque la plena uni-
dad visible con las Iglesias ortodoxas y ortodoxas orientales y con
las Comunidades eclesiales nacidas de la Reforma aun no nos ha
sido dada, el dialogo ecuménico nos ha llevado, sobre la base del
unico bautismo y del Credo niceno—constantinopolitano, a reconocer
a nuestros hermanos y hermanas en Jesucristo en los hermanos y
hermanas de las otras Iglesias y Comunidades eclesiales y a redes-
cubrir la Unica y universal Comunidad de los discipulos de Cristo en
todo el mundo.

Compartimos de hecho la fe en el unico y solo Dios, Padre de
todos los hombres, confesamos juntos al Unico Sefor y verdadero
Hijo de Dios Jesucristo y al unico Espiritu Santo, que nos inspira y
nos impulsa a la plena unidad y al testimonio comun del Evangelio.

-TR118-09-


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_sp.htm
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25051995_ut-unum-sint.html

nuestra situacion actual? ;Comprendemos y vivimos lo que deci-
mos cada domingo, y lo que eso significa para nuestra vida?

10. El Credo de Nicea comienza profesando la fe en Dios, Omnipo-
tente, Creador del cielo y de la tierra. Hoy, para muchos, Dios y la
cuestion de Dios casi ya no tienen significado en la vida.

El Concilio Vaticano Il recalcé que los cristianos son al menos
en parte responsables de esta situacion, porque no dan testimonio
de la verdadera fe y ocultan el auténtico rostro de Dios con estilos
de vida y acciones alejadas del Evangelio.

En nombre de Dios se han librado guerras, se ha matado, per-
seguido y discriminado.

En lugar de anunciar a un Dios misericordioso, se ha hablado
de un Dios vengador que infunde terror y castiga.

El Credo de Nicea nos invita entonces a un examen de con-
ciencia. ¢/ Qué significa Dios para mi y como doy testimonio de la fe
en EI? 4Es el Unico y solo Dios realmente el Sefior de la vida, o hay
idolos mas importantes que Dios y sus mandamientos? ;Es Dios
para mi el Dios viviente, cercano en toda situacion, el Padre al que
me dirijo con confianza filial? s Es el Creador a quien debo todo lo
que soy y lo que tengo, cuyas huellas puedo encontrar en cada cria-
tura? ¢ Estoy dispuesto a compartir los bienes de la tierra, que perte-
necen a todos, de manera justa y equitativa? ;Coémo trato la crea-
cion, que es obra de sus manos? ¢ La uso con reverencia y gratitud,
o la exploto, la destruyo, en lugar de custodiarla y cultivarla como
casa comun de la humanidad?

11. En el centro del Credo niceno—constantinopolitano destaca la
profesion de fe en Jesucristo, nuestro Sefior y Dios. Este es el co-
razon de nuestra vida cristiana. Por eso nos comprometemos a se-
guir a Jesus como Maestro, comparfero, hermano y amigo.

Pero el Credo niceno pide mas: nos recuerda de hecho que
no hemos de olvidar que Jesucristo es el Sefior (Kyrios), el Hijo del
Dios viviente, que «por nuestra salvacién bajo del cielo» y muri6é «por
nosotros» en la cruz, abriéndonos el camino de la vida nueva con su
resurreccion y ascension.

Ciertamente, el seguimiento de Jesucristo no es un camino
ancho y cémodo, pero este sendero, a menudo exigente o incluso
doloroso, conduce siempre a la vida y a la salvacién (cfr. Mt 7,"%).

Los Hechos de los Apédstoles hablan del camino nuevo
(cfr. Heh 19,°2%; 22 411522y "que es Jesucristo (cfr. Jn 14.°): seguir al
Sefior compromete nuestros pasos en el camino de la cruz, que por
medio de la conversion nos conduce a la santificacion y a la divini-

-TR118-08-

San Atanasio, que habia participado en el Concilio como dia-
cono del obispo Alejandro y le sucedié en la sede de Alejandria de
Egipto, subrayo repetidamente y con eficacia la dimension soteriolo-
gica que el Credo niceno expresa.

Escribe en efecto que el Hijo, que descendio del cielo, «nos
hizo hijos para el Padre y, habiendo llegado El mismo a ser hombre, divi-
nizé a los hombres. No se trata de que siendo hombre posteriormente haya
llegado a ser Dios, sino que siendo Dios se hizo hombre para divinizarnos a
nosotros».

Solo si el Hijo es verdaderamente Dios esto es posible: ningun
ser mortal, de hecho, puede vencer a la muerte y salvarnos; solo
Dios puede hacerlo. El nos ha liberado en su Hijo hecho hombre
para que fuésemos libres (cfr. Ga 5,").

Merece ser resaltado, en el Credo de Nicea, el ver-
bo descendit, «descendio». San Pablo describe con expresiones
fuertes este movimiento: «[Cristo] se anonadé a si mismo, tomando la
condicion de servidor y haciéndose semejante a los hombres» (Flp 2.”),
asi como afirma el prologo del Evangelio de san Juan: «Y la Palabra
se hizo carne y habitd entre nosotros» (Jn 1,".

Por eso —ensefia la Carta a los Hebreos— «no tenemos un
Sumo Sacerdote incapaz de compadecerse de nuestras debilidades; al con-
trario, él fue sometido a las mismas pruebas que nosotros, a excepcion del
pecado» (Hb 4,"°). La tarde antes de su muerte se inclind como un
esclavo para lavar los pies a los discipulos (cfr. Jn 13,""7). Y el apos-
tol Tomas, solo cuando pudo poner los dedos en la herida del costa-
do del Sefior resucitado, confeso: «jSefor mio y Dios miol»
(In 20,%).

Es precisamente en virtud de su encarnacién que encontra-
mos al Sefior en nuestros hermanos y hermanas necesitados: «Les
aseguro que cada vez que lo hicieron con el mas pequerio de mis herma-
nos, lo hicieron conmigo» (Mt 25,40,

El Credo niceno no nos habla, por tanto, de un Dios lejano,
inalcanzable, inmoévil, que descansa en si mismo, sino de un Dios
que esta cerca de nosotros, que nos acompafia en nuestro camino
por las sendas del mundo y en los lugares mas oscuros de la tierra.

Su inmensidad se manifiesta en el hecho de que se hace pe-
quefio, se despoja de su infinita majestad haciéndose nuestro proji-
mo en los pequefos y en los pobres. Esto revoluciona las concep-
ciones paganas Y filosoficas de Dios.

Otra palabra del Credo niceno es para nosotros hoy particular-
mente reveladora. La afirmacion biblica «se hizo carne», precisada
afiadiendo la palabra «hombre» después de la palabra
«encarnadoy.

-TR118-05-


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_sp.htm

Nicea toma asi distancia de la falsa doctrina segun la cual
el Logos habria asumido solo un cuerpo como revestimiento exte-
rior, pero no el alma humana, dotada de entendimiento y libre al-
bedrio. Al contrario, quiere afirmar lo que el Concilio de Calcedonia
(451) declararia explicitamente: en Cristo, Dios ha asumido y redi-
mido al ser humano entero, con cuerpo y alma. El Hijo de Dios se
hizo hombre —explica san Atanasio— para que nosotros, los hom-
bres, pudiéramos ser divinizados.

Esta luminosa inteligencia de la Revelacién divina habia sido
preparada por san Ireneo de Lyon y por Origenes, y se desarrollo
luego con gran riqueza en la espiritualidad oriental.

La divinizacién no tiene nada que ver con la auto-deificacion
del hombre. Por el contrario, la divinizacidon nos protege de la tenta-
cion primordial de querer ser como Dios (cfr. Gn 3,°). Aquello que
Cristo es por naturaleza, nosotros lo llegamos a ser por gracia.

Por la obra de la redencién, Dios no so6lo ha restaurado nues-
tra dignidad humana como imagen de Dios, sino que Aquel que nos
creé de modo maravilloso nos ha hecho participes, de modo mas
admirable aun, de su naturaleza divina (cfr. 2 P 1,%).

La divinizacion es, por tanto, la verdadera humanizacion. He
aqui por qué la existencia del hombre apunta mas alla de si misma,
busca mas alla de si misma, desea mas alla de si misma y esta in-
quieta hasta que reposa en Dios: Deus enim solus satiat, {So6lo Dios
satisface al hombre! Sélo Dios, en su infinitud, puede saciar el de-
seo infinito del corazén humano, y por eso el Hijo de Dios ha queri-
do hacerse nuestro hermano y redentor.

8. Hemos dicho que Nicea rechazé claramente las ensefianzas de
Arrio. Pero Arrio y sus seguidores no se rindieron. El mismo empe-
rador Constantino y sus sucesores se alinearon cada vez mas con
los arrianos. El término homoousios se convirtio en la manzana de
la discordia entre nicenos y anti—nicenos, desencadenando asi otros
graves conflictos.

San Basilio de Cesarea describe la confusion que se produjo
con imagenes elocuentes, comparandola con una batalla naval noc-
turna en medio de una violenta tempestad, mientras que san Hilario
da testimonio de la ortodoxia de los laicos frente al arrianismo de
muchos obispos, reconociendo que «los oidos del pueblo son mds san-
tos que los corazones de los sacerdotes».

La roca del Credo niceno fue san Atanasio, irreductible y firme
en la fe. Aunque fue depuesto y expulsado hasta cinco veces de la
sede episcopal de Alejandria, cada vez regresé a ella como obispo.
Incluso desde el exilio continué guiando al Pueblo de Dios mediante

-TR 118-06-

Sus escritos y sus cartas.

Como Moisés, Atanasio no pudo entrar en la tierra prometida
de la paz eclesial. Esta gracia estaba reservada a una nueva gene-
racion, conocida como los “jévenes nicenos”. en Oriente, los tres
Padres capadocios, san Basilio de Cesarea (hacia 330-379), a
quien se dio el titulo de “el Grande”, su hermano san Gregorio de
Nisa (335-394) y el mas grande amigo de Basilio, san Gregorio Na-
cianceno (329/30-390).

En Occidente fueron importantes san Hilario de Poitiers (hacia
315-367) y su discipulo san Martin de Tours (hacia 316-397). Lue-
go, sobre todo, san Ambrosio de Milan (333-397) y san Agustin de
Hipona (354-430).

El mérito de los tres Capadocios, en particular, fue llevar a
término la formulacion del Credo niceno, mostrando que la Unidad y
la Trinidad en Dios no estan en absoluto en contradiccion.

En este contexto se formulo el articulo de fe sobre el Espiritu
Santo en el primer Concilio de Constantinopla del afio 381. Asi, el
Credo, que desde entonces se llamé Niceno-Constantinopolitano,
dice: «Creemos en el Espiritu Santo, Senor y dador de vida, que procede
del Padre. Con el Padre y el Hijo es adorado y glorificado, y ha hablado por
medio de los profetas».

Desde el Concilio de Calcedonia, en 451, el Concilio de Cons-
tantinopla fue reconocido como ecuménico y el Credo niceno—
constantinopolitano fue declarado universalmente vinculante.

De este modo, llegd a ser un vinculo de unidad entre Oriente
y Occidente. En el siglo XVI lo mantuvieron también las Comunida-
des eclesiales nacidas de la Reforma. ElI Credo niceno—
constantinopolitano resulta asi la profesion comun de todas las tra-
diciones cristianas.

9. Ha sido largo y lineal el camino que ha llevado desde la Sagrada
Escritura a la profesion de fe de Nicea, después a su recepcion por
parte de Constantinopla y Calcedonia, y de nuevo hasta el siglo XVI
y nuestro siglo XXI. Todos nosotros, como discipulos de Jesucristo,
«en el nombre del Padre, y del Hijo, y del Espiritu Santo» somos bautiza-
dos, nos hacemos la sefal de la cruz y somos bendecidos.

Concluimos la oraciéon de los salmos en la Liturgia de las
Horas con «Gloria al Padre, y al Hijo, y al Espiritu Santo».

La liturgia y la vida cristiana estan, por tanto, firmemente an-
cladas en el Credo de Nicea y Constantinopla: lo que decimos con
la boca debe venir del corazén, de modo que sea testimoniado en la
vida. Debemos preguntarnos, por tanto: qué ha sido de la recep-
cion interior del Credo hoy? ;Sentimos que concierne también a

-TR118-07-



