
 

-TR118-12-

TEMA DE RETIRO 118: IN UNITATE FIDEI 
 

De S.S. LEÓN XIV 
CARTA APOSTÓLICA 

EN EL 1700 ANIVERSARIO DEL CONCILIO DE NICEA 
 

1. En la unidad de la fe, proclamada desde los orígenes de la Igle-

sia, los cristianos están llamados a caminar concordes, custodiando 
y transmitiendo con amor y con alegría el don recibido.  

 Esto se expresa en las palabras del Credo: «Creemos en Jesu-
cristo, Hijo único de Dios, que por nuestra salvación bajó del cielo», formu-

ladas por el Concilio de Nicea, el primer acontecimiento ecuménico 
de la historia del cristianismo, hace 1700 años. 
 Mientras me dispongo a realizar el Viaje Apostólico a Turquía, 
con esta carta deseo alentar en toda la Iglesia un renovado impulso 
en la profesión de la fe, cuya verdad, que desde hace siglos consti-
tuye el patrimonio compartido entre los cristianos, merece ser confe-
sada y profundizada de manera siempre nueva y actual.  

 Al respecto, ha sido aprobado un rico documento de la Comi-
sión Teológica Internacional: ―Jesucristo, Hijo de Dios, Salvador. El 
1700 aniversario del Concilio Ecuménico de Nicea‖. A él remito, por-
que ofrece útiles perspectivas para profundizar en la importancia y 
actualidad no sólo teológica y eclesial, sino también cultural y social 
del Concilio de Nicea. 

2. «Comienzo del Evangelio de Jesucristo, Hijo de Dios»: así san Marcos 

titula su Evangelio, resumiendo todo su mensaje precisamente en el 
signo de la filiación divina de Jesucristo. Del mismo modo, el apóstol 
Pablo sabe que está llamado a anunciar el Evangelio de Dios sobre 
su Hijo muerto y resucitado por nosotros (cfr. Rm 1,

9
), que es el “sí‖ 

definitivo de Dios a las promesas de los profetas (cfr. 2 Co 1,
19-20

).  
 En Jesucristo, el Verbo que era Dios antes de los tiempos y 
por medio del cual todo fue hecho —recita el prólogo del Evangelio 

de san Juan—, «se hizo carne y habitó entre nosotros» (Jn 1,
14

).  

 En Él, Dios se ha hecho nuestro prójimo, de modo que todo lo 
que hagamos a cada uno de nuestros hermanos, a Él se lo hace-
mos (cfr. Mt 25,

40
). 

 En este Año Santo dedicado a Cristo, quien es nuestra espe-
ranza, es una coincidencia providencial que se celebre también el 
1700 aniversario del primer Concilio Ecuménico de Nicea, que en el 
325 proclamó la profesión de fe en Jesucristo, Hijo de Dios.  
 Este es el corazón de la fe cristiana.  
 Aún hoy, en la celebración eucarística dominical pronuncia-
mos el Símbolo Niceno-constantinopolitano, profesión de fe que une 

-TR 118-01- 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/travels/2025/documents/turchia-libano-2025.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_sp.html


a todos los cristianos. Ella nos da esperanza en los tiempos difíciles 
que vivimos, en medio de muchas preocupaciones y temores, ame-
nazas de guerra y violencia, desastres naturales, graves injusticias y 
desequilibrios, hambre y miseria sufrida por millones de hermanos y 
hermanas nuestros. 

3. Los tiempos del Concilio de Nicea no eran menos turbulentos. 

Cuando comenzó, en el 325, aún estaban abiertas las heridas de 
las persecuciones contra los cristianos. El Edicto de tolerancia de 
Milán (313), promulgado por los emperadores Constantino y Licinio, 
parecía anunciar el amanecer de una nueva era de paz. Sin embar-
go, tras las amenazas externas, pronto surgieron disputas y conflic-
tos en la Iglesia. 
 Arrio, un presbítero de Alejandría de Egipto, enseñaba que 
Jesús no es verdaderamente el Hijo de Dios; aunque tampoco una 
simple criatura, sería un ser intermedio entre el Dios inalcanzable-
mente lejano y nosotros. Además, habría habido un tiempo en el 
que el Hijo ―no era‖. Esto concordaba con la mentalidad de la época 

y por ello resultaba plausible. 
 Pero Dios no abandona a su Iglesia, suscitando siempre hom-

bres y mujeres valientes, testigos de la fe y pastores que guían a su 
pueblo e indican el camino del Evangelio. El obispo Alejandro de 
Alejandría se dio cuenta de que las enseñanzas de Arrio no eran 
coherentes con la Sagrada Escritura.  
 Como Arrio no se mostraba conciliador, Alejandro convocó a 
los obispos de Egipto y Libia a un sínodo, que condenó la enseñan-
za de Arrio; luego envió una carta a los demás obispos de Oriente 
para informarlos detalladamente.  
 En Occidente se activó el obispo Osio de Córdoba, en Espa-
ña, ya probado como ferviente confesor de la fe durante la persecu-
ción bajo el emperador Maximiano y que gozaba de la confianza del 
obispo de Roma, el Papa Silvestre. 
 También los seguidores de Arrio se compactaron. Esto llevó a 

una de las mayores crisis en la historia de la Iglesia del primer mile-
nio. El motivo de la disputa no era un detalle secundario. Se trataba 
del centro de la fe cristiana, es decir, de la respuesta a la pregunta 
decisiva que Jesús había planteado a los discípulos en Cesarea de 

Filipo: «Y ustedes, ¿quién dicen que soy?» (cfr. Mt 16,
15

). 

4. Mientras la controversia se intensificaba, el emperador Constanti-
no se dio cuenta de que, junto con la unidad de la Iglesia, también 
estaba amenazada la unidad del Imperio. Convocó entonces a to-
dos los obispos a un concilio ecuménico, es decir, universal, en Ni-
cea, para restablecer la unidad.  
 El sínodo, llamado de los ―318 Padres‖, se desarrolló bajo la 

-TR 118-02- 

y porque suscitas en el corazón la alegría de profe-
sar nuestra salvación en Jesucristo, Hijo de Dios, 

consubstancial al Padre. Sin Él nada podemos. 
Tú, Espíritu eterno de Dios, de época en época reju-
veneces la fe de la Iglesia. Ayúdanos a profundizar-
la y a volver siempre a lo esencial para anunciarla. 
Para que nuestro testimonio en el mundo no sea 

inerte, ven, Espíritu Santo, con tu fuego de gracia, a 
reavivar nuestra fe, a encendernos de esperanza, a 
inflamarnos de caridad. 
Ven, divino Consolador, Tú que eres la armonía, a 
unir los corazones y las mentes de los creyentes. 
Ven y danos a gustar la belleza de la comunión. 

Ven, Amor del Padre y del Hijo, a reunirnos en el 
único rebaño de Cristo. 
Indícanos los caminos que hay que recorrer, para 
que con tu sabiduría volvamos a ser lo que somos 
en Cristo: una sola cosa, para que el mundo crea. 
Amén. 

 
Vaticano, 23 de noviembre de 2025, solemnidad de Nuestro Señor 
Jesucristo, Rey del universo. 

LEÓN PP. XIV 
 
 

 

 

 
 

 

-TR 118-11- 



 ¡Realmente lo que nos une es mucho más de lo que nos divi-
de!   
 De este modo, en un mundo dividido y desgarrado por mu-
chos conflictos, la única Comunidad cristiana universal puede ser 
signo de paz e instrumento de reconciliación, contribuyendo de mo-
do decisivo a un compromiso mundial por la paz.  
 San Juan Pablo II nos ha recordado, en particular, el testimo-

nio de los numerosos mártires cristianos procedentes de todas las 
Iglesias y Comunidades eclesiales: su memoria nos une y nos im-
pulsa a ser testigos y artífices de paz en el mundo. 
 Para poder ejercer este ministerio de modo creíble, debemos 
caminar juntos para alcanzar la unidad y la reconciliación entre to-
dos los cristianos. El Credo de Nicea puede ser la base y el criterio 
de referencia de este camino. Nos propone, de hecho, un modelo 
de verdadera unidad en la legítima diversidad.  
 Unidad en la Trinidad, Trinidad en la Unidad, porque la unidad 
sin multiplicidad es tiranía, la multiplicidad sin unidad es desintegra-
ción.  
 La dinámica trinitaria no es dualista, como un excluyente aut-
aut, sino un vínculo que implica, un et-et: el Espíritu Santo es el 

vínculo de unidad que adoramos junto con el Padre y el Hijo. Por 
tanto, debemos dejar atrás controversias teológicas que han perdido 
su razón de ser para adquirir un pensamiento común y, más aún, 
una oración común al Espíritu Santo, para que nos reúna a todos en 
una sola fe y un solo amor. 
 Esto no significa un ecumenismo de retorno al estado anterior 
a las divisiones, ni un reconocimiento recíproco del ac-
tual statu quo de la diversidad de las Iglesias y Comunidades ecle-
siales, sino más bien un ecumenismo orientado al futuro, de recon-
ciliación en el camino del diálogo, de intercambio de nuestros dones 
y patrimonios espirituales.  
 El restablecimiento de la unidad entre los cristianos no nos 
empobrece, al contrario, nos enriquece. Como en Nicea, este propó-
sito sólo será posible mediante un camino paciente, largo y a veces 
difícil de escucha y acogida recíproca.  
 Se trata de un desafío teológico y, aún más, de un desafío 
espiritual, que requiere arrepentimiento y conversión por parte de 
todos. Por ello necesitamos un ecumenismo espiritual de oración, 
alabanza y culto, como sucedió en el Credo de Nicea y Constantino-
pla. 
 Invoquemos, pues, al Espíritu Santo, para que nos acompa-
ñe y nos guíe en esta obra: 
 «Santo Espíritu de Dios, tú guías a los creyentes en   

el camino de la historia. 

-TR118-10-

presidencia del emperador: el número de obispos reunidos era sin 
precedentes. Algunos de ellos llevaban aún las marcas de las tortu-
ras sufridas durante la persecución.  
 La gran mayoría provenía de Oriente, mientras que, al pare-
cer, sólo cinco eran occidentales. El Papa Silvestre se apoyó en la 
figura, teológicamente autorizada, del obispo Osio de Córdoba y 
envió a dos presbíteros romanos. 

 
5. Los Padres del Concilio dieron testimonio de su fidelidad a la Sa-

grada Escritura y a la Tradición apostólica, tal como se profesaba 

durante el bautismo según el mandato de Jesús: «Vayan, y hagan 
que todos los pueblos sean mis discípulos, bautizándolos en el nombre del 
Padre y del Hijo y del Espíritu Santo» (Mt 28,

19
).  

 En Occidente existían diversas fórmulas, entre ellas el llama-
do Credo de los Apóstoles.  
  También en Oriente existían muchas profesiones bautisma-
les, semejantes entre sí en su estructura. No se trataba de un len-
guaje erudito y complicado, sino más bien —como se dijo des-
pués— del lenguaje sencillo comprendido por los pescadores del 

mar de Galilea. 
 Sobre esta base, el Credo niceno comienza profesando: 

«Creemos en un solo Dios Padre Todopoderoso, creador de todas las co-
sas, de las visibles y de las invisibles».  

 Con ello los Padres conciliares expresaron la fe en el Dios 
uno y único. En el Concilio no hubo controversia al respecto.  
 Se debatió, en cambio, un segundo artículo, que utiliza tam-

bién el lenguaje de la Biblia para profesar la fe en «un solo Señor Je-
sucristo Hijo de Dios».  

 El debate se debía a la necesidad de responder a la cuestión 
planteada por Arrio acerca de cómo debía entenderse la afirmación 
―Hijo de Dios‖ y cómo podía conciliarse con el monoteísmo bíblico. 
 El Concilio estaba llamado, por tanto, a definir el significado 

correcto de la fe en Jesús como ―el Hijo de Dios‖. 

 Los Padres confesaron que Jesús es el Hijo de Dios en cuan-

to es « de la misma sustancia (ousia) del Padre [...] generado, no crea-
do, de la misma sustancia (omooúsios) del Padre».  

 Con esta definición se rechazaba radicalmente la tesis de 
Arrio. Para expresar la verdad de la fe, el Concilio usó dos palabras, 
―sustancia‖ (ousia) y “de la misma sustancia” (homooúsios), que no 

se encuentran en la Escritura.  

 Al hacerlo no quiso sustituir las afirmaciones bíblicas por la 
filosofía griega. Al contrario, el Concilio empleó estos términos para 
afirmar con claridad la fe bíblica, distinguiéndola del error helenizan-

-TR 118-03- 

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es.html


te de Arrio. La acusación de helenización no se aplica, pues, a los 
Padres de Nicea, sino a la falsa doctrina de Arrio y sus seguidores. 

 En positivo, los Padres de Nicea quisieron permanecer firme-
mente fieles al monoteísmo bíblico y al realismo de la encarnación. 
 Quisieron reafirmar que el único y verdadero Dios no es inal-
canzablemente lejano a nosotros, sino que, por el contrario, se ha 
hecho cercano y ha salido a nuestro encuentro en Jesucristo. 

6. Para expresar su mensaje en el lenguaje sencillo de la Biblia y de 
la liturgia familiar a todo el Pueblo de Dios, el Concilio retoma algu-

nas formulaciones de la profesión bautismal: «Dios de Dios, luz de luz, 
Dios verdadero de Dios verdadero». El Concilio adopta luego la metáfo-

ra bíblica de la luz: «Dios es luz» (1 Jn 1,
5
; cfr. Jn 1,

4-5
).  

 Como la luz que irradia y se comunica a sí misma sin dismi-
nuir, así el Hijo es el reflejo (apaugasma) de la gloria de Dios y la 

imagen (character) de su ser (hipóstasis) (cfr. Hb 1,
3
; 2 Co 4,

4
).  

 El Hijo encarnado, Jesús, es por ello la luz del mundo y de la 
vida (cfr. Jn 8,

12
). Por el bautismo, los ojos de nuestro corazón son 

iluminados (cfr. Ef 1,
18

), para que también nosotros podamos ser luz 

en el mundo (cfr. Mt 5,
14

). 

 Finalmente, el Credo afirma que el Hijo es «Dios verdadero de 
Dios verdadero».  

 En muchos pasajes, la Biblia distingue a los ídolos muertos 
del Dios verdadero y viviente. El Dios verdadero es el Dios que 
habla y actúa en la historia de la salvación: el Dios de Abraham, Isa-
ac y Jacob, que se reveló a Moisés en la zarza ardiente 

(cfr. Ex 3,
14

), el Dios que ve la miseria del pueblo, escucha su cla-
mor, lo guía y lo acompaña a través del desierto con la columna de 

fuego (cfr. Ex 13,
21

), le habla con voz de trueno (cfr. Dt 5,
26

) y tiene 

compasión de él (cfr. Os 11,
8-9

). El cristiano es llamado, por tanto, a 

convertirse de los ídolos muertos al Dios vivo y verdadero 
(cfr. Hch 12,

25
; 1 Ts 1,

9
). En este sentido, Simón Pedro confiesa en 

Cesarea de Filipo: «Tú eres el Mesías, el Hijo de Dios vivo» (Mt 16,
16

). 

7. El Credo de Nicea no formula una teoría filosófica. Profesa la fe 

en el Dios que nos ha redimido por medio de Jesucristo. Se trata del 
Dios viviente: Él quiere que tengamos vida y que la tengamos en 

abundancia (cfr. Jn 10,
10

).  
 Por eso el Credo continúa con las palabras de la profesión 

bautismal: el Hijo de Dios «que por nosotros lo hombres, y por nuestra 
salvación bajó del cielo, y se encarnó y se hizo hombre; murió y resucitó al 
tercer día, y subió al cielo, y vendrá para juzgar a vivos y muertos».  

  Esto deja claro que las afirmaciones cristológicas de fe del Concilio 
están insertas en la historia de salvación entre Dios y sus criaturas. 

-TR 118-04- 

 Si Dios nos ama con todo su ser, entonces también nosotros 
debemos amarnos unos a otros. No podemos amar a Dios, a quien 
no vemos, sin amar también al hermano y a la hermana que vemos 
(cfr. 1 Jn 4,

20
). El amor a Dios sin el amor al prójimo es hipocresía; el 

amor radical al prójimo, sobre todo el amor a los enemigos sin el 
amor a Dios, es un heroísmo que nos supera y oprime.  

 En el seguimiento de Jesús, la subida a Dios pasa por el aba-

jamiento y la entrega a los hermanos y hermanas, sobre todo a los 
últimos, a los más pobres, a los abandonados y marginados. Lo que 
hayamos hecho al más pequeño de estos, se lo hemos hecho a 
Cristo (cfr. Mt 25,

31-46
).  

 Ante las catástrofes, las guerras y la miseria, podemos testi-
moniar la misericordia de Dios a las personas que dudan de Él sólo 
cuando ellas experimentan su misericordia a través de nosotros.  
 
12. Finalmente, el Concilio de Nicea es actual por su altísimo valor 
ecuménico. A este propósito, la consecución de la unidad de todos 
los cristianos fue uno de los objetivos principales del último Concilio, 
el Vaticano II. [16]  

 Treinta años atrás exactamente, San Juan Pablo II prosiguió y 
promovió el mensaje conciliar en la Encíclica Ut unum sint (25 de 

mayo de 1995).  

 Así, con la gran conmemoración del primer Concilio de Nicea, 
celebramos también el aniversario de la primera encíclica ecuméni-
ca. Ella puede considerarse como un manifiesto que ha actualizado 
aquellas mismas bases ecuménicas puestas por el Concilio de Ni-
cea. 

 Gracias a Dios el movimiento ecuménico ha alcanzado bas-
tantes resultados en los últimos sesenta años. Aunque la plena uni-
dad visible con las Iglesias ortodoxas y ortodoxas orientales y con 
las Comunidades eclesiales nacidas de la Reforma aún no nos ha 
sido dada, el diálogo ecuménico nos ha llevado, sobre la base del 
único bautismo y del Credo niceno–constantinopolitano, a reconocer 
a nuestros hermanos y hermanas en Jesucristo en los hermanos y 
hermanas de las otras Iglesias y Comunidades eclesiales y a redes-
cubrir la única y universal Comunidad de los discípulos de Cristo en 
todo el mundo.  

 Compartimos de hecho la fe en el único y solo Dios, Padre de 
todos los hombres, confesamos juntos al único Señor y verdadero 
Hijo de Dios Jesucristo y al único Espíritu Santo, que nos inspira y 
nos impulsa a la plena unidad y al testimonio común del Evangelio.  

-TR118-09-

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_sp.htm
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25051995_ut-unum-sint.html


nuestra situación actual? ¿Comprendemos y vivimos lo que deci-
mos cada domingo, y lo que eso significa para nuestra vida? 
 
10. El Credo de Nicea comienza profesando la fe en Dios, Omnipo-

tente, Creador del cielo y de la tierra. Hoy, para muchos, Dios y la 
cuestión de Dios casi ya no tienen significado en la vida.  

 El Concilio Vaticano II recalcó que los cristianos son al menos 
en parte responsables de esta situación, porque no dan testimonio 
de la verdadera fe y ocultan el auténtico rostro de Dios con estilos 
de vida y acciones alejadas del Evangelio.   

 En nombre de Dios se han librado guerras, se ha matado, per-
seguido y discriminado.  

 En lugar de anunciar a un Dios misericordioso, se ha hablado 
de un Dios vengador que infunde terror y castiga. 

 El Credo de Nicea nos invita entonces a un examen de con-
ciencia. ¿Qué significa Dios para mí y cómo doy testimonio de la fe 
en Él? ¿Es el único y solo Dios realmente el Señor de la vida, o hay 
ídolos más importantes que Dios y sus mandamientos? ¿Es Dios 
para mí el Dios viviente, cercano en toda situación, el Padre al que 

me dirijo con confianza filial? ¿Es el Creador a quien debo todo lo 
que soy y lo que tengo, cuyas huellas puedo encontrar en cada cria-
tura? ¿Estoy dispuesto a compartir los bienes de la tierra, que perte-
necen a todos, de manera justa y equitativa? ¿Cómo trato la crea-
ción, que es obra de sus manos? ¿La uso con reverencia y gratitud, 
o la exploto, la destruyo, en lugar de custodiarla y cultivarla como 
casa común de la humanidad?  

11. En el centro del Credo niceno–constantinopolitano destaca la 

profesión de fe en Jesucristo, nuestro Señor y Dios. Este es el co-
razón de nuestra vida cristiana. Por eso nos comprometemos a se-
guir a Jesús como Maestro, compañero, hermano y amigo.  
 Pero el Credo niceno pide más: nos recuerda de hecho que 
no hemos de olvidar que Jesucristo es el Señor (Kyrios), el Hijo del 

Dios viviente, que «por nuestra salvación bajó del cielo» y murió «por 
nosotros» en la cruz, abriéndonos el camino de la vida nueva con su 

resurrección y ascensión. 
 Ciertamente, el seguimiento de Jesucristo no es un camino 
ancho y cómodo, pero este sendero, a menudo exigente o incluso 
doloroso, conduce siempre a la vida y a la salvación (cfr. Mt 7,

13-14
). 

 Los Hechos de los Apóstoles hablan del camino nuevo 
(cfr. Hch 19,

9.23
; 22,

4.14-15.22
), que es Jesucristo (cfr. Jn 14,

6
): seguir al 

Señor compromete nuestros pasos en el camino de la cruz, que por 
medio de la conversión nos conduce a la santificación y a la divini-

-TR118-08- 

 San Atanasio, que había participado en el Concilio como diá-
cono del obispo Alejandro y le sucedió en la sede de Alejandría de 
Egipto, subrayó repetidamente y con eficacia la dimensión soterioló-
gica que el Credo niceno expresa.  

 Escribe en efecto que el Hijo, que descendió del cielo, «nos 
hizo hijos para el Padre y, habiendo llegado Él mismo a ser hombre, divi-
nizó a los hombres. No se trata de que siendo hombre posteriormente haya 
llegado a ser Dios, sino que siendo Dios se hizo hombre para divinizarnos a 
nosotros».  

 Sólo si el Hijo es verdaderamente Dios esto es posible: ningún 
ser mortal, de hecho, puede vencer a la muerte y salvarnos; sólo 
Dios puede hacerlo. Él nos ha liberado en su Hijo hecho hombre 
para que fuésemos libres (cfr. Ga 5,

1
). 

 Merece ser resaltado, en el Credo de Nicea, el ver-

bo descendit, «descendió». San Pablo describe con expresiones 

fuertes este movimiento: «[Cristo] se anonadó a sí mismo, tomando la 
condición de servidor y haciéndose semejante a los hombres» (Flp 2,

7
), 

así como afirma el prólogo del Evangelio de san Juan: «Y la Palabra 
se hizo carne y habitó entre nosotros» (Jn 1,

14
).  

 Por eso —enseña la Carta a los Hebreos— «no tenemos un 
Sumo Sacerdote incapaz de compadecerse de nuestras debilidades; al con-
trario, él fue sometido a las mismas pruebas que nosotros, a excepción del 
pecado» (Hb 4,

15
). La tarde antes de su muerte se inclinó como un 

esclavo para lavar los pies a los discípulos (cfr. Jn 13,
1-17

). Y el após-

tol Tomás, sólo cuando pudo poner los dedos en la herida del costa-

do del Señor resucitado, confesó: «¡Señor mío y Dios mío!» 

(Jn 20,
28

). 
 Es precisamente en virtud de su encarnación que encontra-

mos al Señor en nuestros hermanos y hermanas necesitados: «Les 
aseguro que cada vez que lo hicieron con el más pequeño de mis herma-
nos, lo hicieron conmigo» (Mt 25,

40
).  

 El Credo niceno no nos habla, por tanto, de un Dios lejano, 
inalcanzable, inmóvil, que descansa en sí mismo, sino de un Dios 
que está cerca de nosotros, que nos acompaña en nuestro camino 
por las sendas del mundo y en los lugares más oscuros de la tierra. 
 Su inmensidad se manifiesta en el hecho de que se hace pe-
queño, se despoja de su infinita majestad haciéndose nuestro próji-
mo en los pequeños y en los pobres. Esto revoluciona las concep-
ciones paganas y filosóficas de Dios. 
 Otra palabra del Credo niceno es para nosotros hoy particular-

mente reveladora. La afirmación bíblica «se hizo carne», precisada 

añadiendo la palabra «hombre» después de la palabra 
«encarnado».  

-TR118-05-

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_sp.htm


 Nicea toma así distancia de la falsa doctrina según la cual 
el Logos habría asumido sólo un cuerpo como revestimiento exte-

rior, pero no el alma humana, dotada de entendimiento y libre al-
bedrío. Al contrario, quiere afirmar lo que el Concilio de Calcedonia 
(451) declararía explícitamente: en Cristo, Dios ha asumido y redi-
mido al ser humano entero, con cuerpo y alma. El Hijo de Dios se 
hizo hombre —explica san Atanasio— para que nosotros, los hom-

bres, pudiéramos ser divinizados.   

 Esta luminosa inteligencia de la Revelación divina había sido 
preparada por san Ireneo de Lyon y por Orígenes, y se desarrolló 
luego con gran riqueza en la espiritualidad oriental. 

 La divinización no tiene nada que ver con la auto-deificación 
del hombre. Por el contrario, la divinización nos protege de la tenta-

ción primordial de querer ser como Dios (cfr. Gn 3,
5
). Aquello que 

Cristo es por naturaleza, nosotros lo llegamos a ser por gracia.  

 Por la obra de la redención, Dios no sólo ha restaurado nues-
tra dignidad humana como imagen de Dios, sino que Aquel que nos 
creó de modo maravilloso nos ha hecho partícipes, de modo más 

admirable aún, de su naturaleza divina (cfr. 2 P 1,
4
). 

 La divinización es, por tanto, la verdadera humanización. He 
aquí por qué la existencia del hombre apunta más allá de sí misma, 
busca más allá de sí misma, desea más allá de sí misma y está in-
quieta hasta que reposa en Dios: Deus enim solus satiat, ¡Sólo Dios 

satisface al hombre! Sólo Dios, en su infinitud, puede saciar el de-
seo infinito del corazón humano, y por eso el Hijo de Dios ha queri-
do hacerse nuestro hermano y redentor. 

8. Hemos dicho que Nicea rechazó claramente las enseñanzas de 

Arrio. Pero Arrio y sus seguidores no se rindieron. El mismo empe-
rador Constantino y sus sucesores se alinearon cada vez más con 
los arrianos. El término homooúsios se convirtió en la manzana de 
la discordia entre nicenos y anti–nicenos, desencadenando así otros 

graves conflictos.  

 San Basilio de Cesarea describe la confusión que se produjo 
con imágenes elocuentes, comparándola con una batalla naval noc-
turna en medio de una violenta tempestad, mientras que san Hilario 
da testimonio de la ortodoxia de los laicos frente al arrianismo de 

muchos obispos, reconociendo que «los oídos del pueblo son más san-
tos que los corazones de los sacerdotes».  

 La roca del Credo niceno fue san Atanasio, irreductible y firme 
en la fe. Aunque fue depuesto y expulsado hasta cinco veces de la 
sede episcopal de Alejandría, cada vez regresó a ella como obispo. 
Incluso desde el exilio continuó guiando al Pueblo de Dios mediante 

-TR 118-06- 

sus escritos y sus cartas.  

 Como Moisés, Atanasio no pudo entrar en la tierra prometida 
de la paz eclesial. Esta gracia estaba reservada a una nueva gene-
ración, conocida como los ―jóvenes nicenos‖: en Oriente, los tres 

Padres capadocios, san Basilio de Cesarea (hacia 330-379), a 
quien se dio el título de ―el Grande‖, su hermano san Gregorio de 
Nisa (335-394) y el más grande amigo de Basilio, san Gregorio Na-

cianceno (329/30-390).  

 En Occidente fueron importantes san Hilario de Poitiers (hacia 
315-367) y su discípulo san Martín de Tours (hacia 316-397). Lue-
go, sobre todo, san Ambrosio de Milán (333-397) y san Agustín de 
Hipona (354-430). 

 El mérito de los tres Capadocios, en particular, fue llevar a 
término la formulación del Credo niceno, mostrando que la Unidad y 
la Trinidad en Dios no están en absoluto en contradicción.  
 En este contexto se formuló el artículo de fe sobre el Espíritu 
Santo en el primer Concilio de Constantinopla del año 381. Así, el 
Credo, que desde entonces se llamó Niceno-Constantinopolitano, 

dice: «Creemos en el Espíritu Santo, Señor y dador de vida, que procede 
del Padre. Con el Padre y el Hijo es adorado y glorificado, y ha hablado por 
medio de los profetas».  

 Desde el Concilio de Calcedonia, en 451, el Concilio de Cons-
tantinopla fue reconocido como ecuménico y el Credo niceno–
constantinopolitano fue declarado universalmente vinculante.  

 De este modo, llegó a ser un vínculo de unidad entre Oriente 
y Occidente. En el siglo XVI lo mantuvieron también las Comunida-
des eclesiales nacidas de la Reforma. El Credo niceno–
constantinopolitano resulta así la profesión común de todas las tra-
diciones cristianas. 

9. Ha sido largo y lineal el camino que ha llevado desde la Sagrada 
Escritura a la profesión de fe de Nicea, después a su recepción por 

parte de Constantinopla y Calcedonia, y de nuevo hasta el siglo XVI 
y nuestro siglo XXI. Todos nosotros, como discípulos de Jesucristo, 

«en el nombre del Padre, y del Hijo, y del Espíritu Santo» somos bautiza-

dos, nos hacemos la señal de la cruz y somos bendecidos.  

 Concluimos la oración de los salmos en la Liturgia de las 

Horas con «Gloria al Padre, y al Hijo, y al Espíritu Santo».  

 La liturgia y la vida cristiana están, por tanto, firmemente an-
cladas en el Credo de Nicea y Constantinopla: lo que decimos con 
la boca debe venir del corazón, de modo que sea testimoniado en la 
vida. Debemos preguntarnos, por tanto: ¿qué ha sido de la recep-
ción interior del Credo hoy? ¿Sentimos que concierne también a 

-TR118-07- 


